## SOBRE LA EVIDENCIA OBJETIVA EN CIENCIA Y EN FILOSOFIA

Por CARLOS PARIS

Reiteradamente ha subrayado la meditación histórica la profunda diversidad formal entre la evolución temporal del pensar filosófico y científico positivo. Un sentido de continuidad sar filosófico y científico positivo. Un sentido de continuidad e incremento incesante parece presidir el desenvolverse de la ciencia en lo histórico. Un signo tantálico de perenne reco- incesar, de ataque, eternamente renovado a posiciones inmutablemente idénticas, se presenta incrustado fatalmente en el desarrollo de la meditación filosófica. El viejo mito de Penélope se nos muestra, al parecer, nítidamente encarnado en el destino histórico de la filosofía.

Este contraste entre el progresivismo de la historia cientí.

Este contraste entre el progresivismo de la historia científica y la aparente incontinuidad a la filosofía ha sido subtrayado en momentos bien conocidos de la especulación filosófica moderna, cuyos resultados ha impulsado en medida nada despreciable. Central y decisivamente debemos recordar el caso de Kant. "Si la elaboración de los conocimientos que pertenede Kant. "Si la elaboración de los conocimientos que pertenecen a la obra de la razón lleva o no la marcha segura de una
ciencia, es una cosa que puede pronto juzgarse por el éxiciencia, es una cosa que puede pronto juzgarse por el éxito" (1). De este modo, matemática y física—como también lógica—, desde tiempo más próximo o remoto, han sabido encontrar el firme camino de la ciencia consiguiendo una ascensión progresiva o sólida estabilidad desde la fecha de este
encuentro, piensa Kant (2). Nada de ello ocurre con la metafísica: "La metafísica... no ha tenido hasta ahora la fortuna
física: "La metafísica... no ha tenido hasta ahora la fortuna
ce emprender la marcha segura de una ciencia" (3). "Parece
casi digno de risa que mientras todas las ciencias progresan
incesantemente, la que se tiene por la sabiduría misma... (la
metafísica) de vueltas, siempre en la misma dirección, sin poder avanzar un paso" (4).

No hace falta ser un zahori para comprender así las moti-

No hace falta ser un zahori para comprender asi las moti-No nace jatta ser un zanori para comprenaer usi us motivaciones psicológicas de la eliminación kantiana de la metafisica trascendente, engaño de la razón humana, frente a la fundamentación del conocer físico y matemático. Motivaciones situadas en la linea problemática que estudiamos.

Bien recientemente un trabajo de la interesante revista "Philosophia Naturalis" recoge el mismo tema (5). Para su autor, Meurers, la historicidad se inserta formalmente en el pensar filosófico, mientras que constituye tan sólo connotación accidental en el decurso propio del científico natural.

Paralelamente a esta oposición, en el sentido de sus evolu. Paralelamente a esta oposición, en el sentido de sus evolu-ciones históricas, se desenvuelve el otro gran aspecto del con-traste criteriológico, más aparente entre ciencia y filosofía. La unanimidad en la aceptación de los resultados científicos y la universalidad de su validez frente a la discutibilidad de las universalidad de su validez frente a la discutibilidad de las proposiciones filosóficas y su pluralidad sistemática. Eviden-temente esta diversidad en la eficacia impositiva de sus afir-maciones por parte de la ciencia y la filosofía constituyen el fundamento de la situación histórica comentada. La inconti-nuidad de la evolución filosófica se fundamenta en la radical nuidad de la evolución filosófica se fundamenta en la radical discutibilidad de la filosofía.

Desde este ángulo el tema se carga de gravedad. Ante un Desde este ángulo el tema se carga de gravedad. Ante un simple fracaso histórico podríamos ampararnos en razones accidentales. A la luz de la última consideración vemos, empero, el modo en que en la intimidad del organismo filosófico se inscribe esta falta de continuidad de su historia. Automáticamente se levanta ante nosotros un orden de apremiantes cuesmentes. ¿No cabe una probación contundente en filosofía? ¿Qué estructura de las evidencias científica y filosófica? ¿Qué estructura de objetividad faculta las peculiaridades desilusionadoras de la filosofía en su realización histórica?

Antes de abordar la elaboración sistemática de estas inte-Antes de abordar la elaboración sistemática de estas inte-rrogaciones—desde luego excesivamente magnas para nues-tros límites espaciales—hemos de llamar la atención sobre el modo en que este orbe de inquisiciones ha sido tratado im-plícitamente en algunas grandes doctrinas modernas. Concre-tamente en el intento de eliminación de la filosofía del po-situismo en la reelaboración metodológica de ésta en el car

tamente en el intento de eliminación de la filosofía del positivismo, en la reelaboración metodológica de ésta en el cartesianismo, el kantismo o la fenomenologia, y cerca de estas
intenciones, pero con matices muy propios, en la fundación
de una "filosofía científica", avizorada desde Brentano.

El positivismo representa la reacción primaria del pensamiento moderno frente a esta gran inquietud. Se trata de suprimir radicalmente la metafísica y sustituirla por la ciencia
positiva. Esta suplantación podrá tener uno u otro sentido:
superación en hilo progresivo de un ascender histórico de un
estadio a otro en el pensamiento comtiano, afirmación de la
elemental falta de sentido de toda proposición metafísica en el elemental falta de sentido de toda proposición metafísica en el neopositivismo de un Carnap. Sea cualquiera la forma concreta de modular la respuesta, el positivismo aparece ante nosotros como liquidación primaria de este contraste entre la historia de la ciencia y la filosofia por la negación plenaria de uno de ambos términos: el saber filosófico como ortodoxa aspiración científica.

Congruentemente a este repudio de la filosofía, el pensamiento positivista se dedica a bosquejar una gnoseología en que las aspiraciones ontológicas sean "de radice" excluidas, montando el edificio del conocer humano en términos empirare tacticas.

rico-facticos

Con aspiración diametralmente opuesta se sitúan, desde la iniciación misma de la filosofía moderna hasta nuestros días, iniciación misma de la filosofía moderna hasta nuestros días, el cartesianismo, el kantismo y la fenomenología. En sus doctrinas se va retomando a lo largo de la historia filosofíca moderna un motivo esencialmente coincidente: la conquista de derna un motivo esencialmente coincidente: la conquista de lun método que permita a la filosofía reorganizarse con la solidez y exigencia de todo conocimiento científico. Se trata de levitar el error en Descartes, de fundamentar la filosofía trasecidar el error en Descartes, de fundamentar la filosofía trasecidar igurosa" en el tópico de Husserl. Nada más significativo de las condiciones del pensamiento moderno. Tampoco ningucia rigurosa" en el tópico de Husserl. Nada más significativo de las condiciones del pensamiento moderno. Tampoco ninguna forma de reacción más limpia, entusiasta, indesalentada que la que esta gran corriente entraña frente a la incuestionable y acuciante desigualdad de resultados entre la historia de la ciencia y la filosofía."...se difunde un escepticismo que la ciencia y la filosofía como ciencia rigurosa... y de una filosofía como ciencia rigurosa... y de una filosofía como ciencia rigurosa... En lugar de ceder precipitadamente a este escepticismo, me parece más justo, y la gran tarea de nuestro tiempo, llevar a rece más justo, y la gran tarea de nuestro tiempo, llevar cabo una meditación radical para exponer intencionalmente el verdadero sentido de esta idea de la filosofía y mostrar ba posibilidad de realizarla. A la filosofía "como ciencia rigurosa", y como universal y absolutamente fundamental, no debe renunciarse antes de hacer de nuevo y con la más radical serenunciarse antes de hacer de nuevo y con la más radical se rosa", y como universal y absolutamente fundamental, no debe renunciarse antes de hacer de nuevo y con la más radical seriedad un intento de fundamentarla realmente" (8). Nos dice elocuentemente Husserl. Reacción, empero, apuntemos ya; tampoco libre de ingenuidad, de inatención para las peculiaridades de la objetividad filosófica, y las pobrezas y miserias con que su objeto, tan ambicioso puede darse en el conocer del hombre en esta vida.

De este modo, todo a lo largo del pensamiento moderno se desenvuelven dos grandes corrientes doctrinales cuyo cauce es desenvuelven dos grandes corrientes doctrinales cuyo cauce es precisamente esta preocupación contrastativa de la filosofía ante la ciencia en progresivo auge. El cartesianismo inaugura el intento de fundamentación de la filosofía con un sentido de reorganización epistemológica que, con la fenomenología husserliana, pervive en nuestro tiempo. El positivismo es ya preludiado por Bacon en el Renacimiento, abogándose una revolución en el conocer humano suplantadora de las viejas aspiraciones filosóficas por una nueva actitud volcada a la revolución en el conocer humano suplantadora de las viejas aspiraciones filosóficas por una nueva actitud volcada a la segulación de las regularidades empíricas que la ciencia bautizará como leyes. Pasando por la crítica de Hume, el positivismo decimonónico llevará a formulación sistemática la expulsión de la ontología filosófica del recinto del saber humano, que el neopositivismo lógico recoge en la actualidad. saber hu tualidad.

Junto a dichas corrientes, y en intima conexión con la di-rección "fundamentante", aparece en nuestros días la "filoso-fía científica". También en ella se acoge la desilusión frente al espectáculo de la tradición filosófica. La reacción, no obs-tante, se cifra en la utilización de la ciencia como instrumen-to selvador de la filosofía. Se trata así un de convertir a tante, se cifra en la utilización de la ciencia como instrumento salvador de la filosofía. Se trata, así, ya de convertir a aquélla en base adecuada y punto de arranque de la meditación filosófica, ya de referir las técnicas de las ciencias positivas a la filosofía para utilizarlas en el recinto de ésta, o, sitivas a la filosofía para utilizarlas en el recinto de ésta, o, al menos, inspirar en ellas de un modo explícito y directo la metodología filosófica. El primer caso es el de la metafístico inductiva o del realismo crítico. Basándose en los resultados inductiva o del realismo crítico. Basándose en los resultados de la ciencia se aspira a captar, aunque normalmente con una certeza meramente probabilista o hipotética, la entraña de lo creal, la cosa en sí. El segundo caso es el de los autores, que real, la cosa en sí. El segundo caso es el de los autores, que

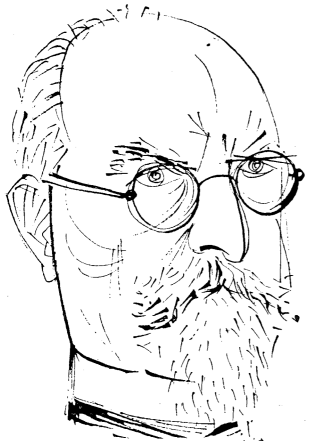
<sup>(1)</sup> Kant: Crítica de la razón pura. Trad. García Morente. Madrid, Suárez, 1928. pág. 19.
(2) Ibid. 20, 23 y 25.
(3) Ibid. 27, 28.
(4) Prolegómenos a toda metafísica del porvenir. Traductor, Besteiro. Madrid, Jorro, 1912. Pág. 2.
(5) MEURERS J.: Philosophie und Naturwisssenschaft, en Philosophia naturalis. Band I (1951), 337-347.
(6) HUSSERL: Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofia fenomenológica. Trad. Gaos. Fondo de Cultura Económica. México, 1949. Pág. 373.

confian en comunicar un nuevo e insólito rigor a la filosofía mediante la aplicación de los recursos de la lógica actual, la lingüística filosófica, la axiomática, o los hallazgos y mé. todos de la psicología.

En esta segunda línea realmente, más que una orientación en esta segunaa unea realmente, mas que una orientación de pensamiento sistemática y consolidada, encontramos heterogéneos vislumbres. Las técnicas lógicas y semánticas, en efecto, han sido en general creadas en un clima de destrucción de la filosofía. Hijas de pensadores positivistas en gran parte han visto sus creadores en allas armas con que lacon parte han visto sus creadores en ellas armas con que, lejos de consolidar, aniquilan el saber filosófico, reduciendo sus cade consolidar, aniquilan el saber filosofico, reduciendo sus ca-pacidades fundamentadoras al científico positivo tan sólo. Así, tan expresivamente, los trabajos de Carnap y Ayer. Esta utilización negativa, empero, reposa sobre supuestos metafísi-cos empiristas tomados acríticamente. Y así, desde supuestos más amplios, ha empezado a reclamarse la aplicación de estos nuevos recursos con una intención antitética, como los instrumentos de rigor en el campo epistemológico, en que la precisión es al par máximamente necesaria y difícil: el orbe de la filosofía. En esta forma, por ejemplo, algunas finas par la precisión es al par máxima por ejemplo, algunas finas para la precisión es acomo con esta forma por ejemplo, algunas finas para la precisión con esta forma por ejemplo. ginas de P. Filiasi Carcano.

En sentido análogo debemos indicar algunos conatos de comprensión de la historia filosófica y especialmente de supe-ración de la pluralidad sistemática como último enigma a traración de la pluralidad sistemática como ultimo enigma a tra-vés de los recursos psicoanalíticos y caracterológicos de la psicología actual. Si lógica, lingüística y axiomática nos lle-van a la precisión con su secuente eliminación de seudopro-blemas o solísticas diferencias, las técnicas psicológicas nos llevan a la comprensión del modo en que los sistematismos filosóficos en su singularísima complejidad se engarzan a las fuerzas subjetivas de sus creadores, a veces insuficientemente

El espíritu que desde su época enuncia ya con extraordi-naria luminosidad la idea de una "filosofia científica" es el de Brentano. Los dos grandes momentos de esta concepción son explicitamente enunciados: la minoria de edad actual del son explicitamente enunciados: la minoria de edad actual del saber filosófico abocada a una superación maduradora y la necesidad de aplicar en el reino de la filosofia una metodología inspirada en la de las ciencias naturales. «... Es completamente imposible que la filosofía haya podido alcanzar en nuestros días un grado de desarrollo superior, y..., por consiguiente, fundándose en su actual estado retardado, no es licito sacar la conclusión de que sea absolutamente imposible un progreso científico en ella" (7). "... Solamente un método análogo al de las ciencias de la naturaleza podrá salvar las ciencias del espíritu. La edad de oro de la filosofía... se cucuentra más bien ante nosotros, y el porvenir dará soluciones reales a cuestiones sobre las cuales aquella época clá-



Edmundo Husserl

sica solamente supo proferir negaciones del modo más arrosica solamente supo projerir negaciones ael modo más arro-gante" (8). Ya, desde sus primeros momentos, defiende termi-nantemente Brentano la tesis "vera philosophiae methodus nulla alia nisi scientiae naturalis est".

La triple reacción comentada frente a la grave impresión que en el ánimo queda tras la comparación entre los resul-tados históricos de la ciencia y la filosofía, se mueve conjuntamente bajo el espejismo consciente o inconsciente de la ciencia. En el positivismo es tan claro que conduce a una detitud suplantadora. En la filosofía científica, no menos ex-presivamente, a un conato de imitación o discencia metodológicas. Más larvadamente vive esta intención en la preocupa-ción fundamentadora de la filosofía entrañada en el cartesianismo, el kantismo o la fenomenologia. Pero una mirada promismo, el kuntismo o la jenomenologia. Pero una mirada pro-funda no deja tampoco en este caso de percibir dicho espe-jismo. Directamente, en cuanto repercute en la crisis de que dichos sistemas brotan. Soterradamente, en cuanto en el áni-mo de sus creadores inspira las soluciones metódicas que trasmo de sus credadores inspira das sociaciones metodicas que iras-ladan al campo filosófico una conceptuación en realidad ma-temática o fisicista, y alumbra el ideal mismo de una filoso-fía concebida con cánones formales de rigor, indiscutibilidad y continuidad análogos a los de la ciencia positiva (9). Ahora bien; frente al contraste glosado, ciencia-filosofía, la

Ahora bien; frente al contraste glosado, ciencia-filosofia, la tarea que más rigurosamente se nos impone es la de alumbrar el sentido último de esta desigualdad de resultados a través de la comprensión de las peculiaridades de la objetividad científica y filosófica con sus indoles probativas. Pocas veces, creemos, el problema ha sido encarado de esta forma directa y explícita. Y, sin embargo, solamente a la luz de su consideración, se consecuirá convertir lo que es impresión vada ta y explicita. I, sin emonyo, solution y explicit a y explicit a convertir lo que es impresión vaga de fracaso filosófico frente al éxito de la ciencia con visión cabal del significado de esta diversidad de resultados en reacción de cabal del significado de esta diversidad de resultados en reacción de cabal del significado de esta diversidad de resultados en reacción de cabal de caballados en reacción de cabal del significado de esta alversidad de resultados en la lidad implicada ya en la consistencia de los saberes científico y filosófico. Ante la confusa impresión de desaliento y el deslumbramiento científico que, impulsando a una renovación se hacen constantes de todo un sector capital del pensamiento de la confusación de la confus to moderno, debemos proponernos, con la exigencia más exacta, recuperar conscientemente la genuinidad del objeto filosófico, en lugar de tratar de adulterar su indole. Quizá entonces aparecerá como timbre de grandeza el fracaso de la filosofía ante la provisionalidad elemental de los límites que el éxito científico alcanza.

La eficacia probativa de ciencia y filosofía, en efecto, es idéntica. En ambos saberes topamos en última instancia. como soporte último de todo mecanismo demostrativo, con el concepto de evidencia. Evidencia, que si ha de tener un sentido ortodoxo será la evidencia impuesta desde el objeto mismo, y no la conseguida desde la subjetividad arbitraria del contemplados. Evidencia chietica en tel sentido La diversa mo, y no la conseguida desde la subjetividad arbitraria del contemplador. Evidencia objetiva en tal sentido. La diversa naturaleza de los objetos de ciencia y filosofia, no obstante, repercute en dos tipos diversos de eventualidad objetiva. La evidencia del objeto filosófico es, diremos, una evidencia "cuestionable". La propia de la objetividad científica, en cuanto más crasa, obvia, "incuestionable".

La ciencia, en efecto, opera en el plano de lo fenoménico, al menos en una primera instancia en lo que nosotros de-signamos como "estadio positivo legal" de la misma (10). Aho-ra bien; el concepto científico de "fenómeno" supone el inra vient, el concepto cumitad de jenomeno sapone el tiento de situarse aquende todo profundo problematismo, recluidos en los modestos límites de lo inmediatamente empiciutos en jos mouestos amates de la intendamente empreso. De esta posición peculiar resulta precisamente la incuestionabilidad de la positividad científica y la provisionalidad de sus límites para satisfacer en este primer intento las exigencias de la razón humana. Grandeza y servidumbre de la ciencia en su contundencia y en su limitación simultáneas de la seguridad con que alegaza unas objetivos carledos de en la seguridad con que alcanza unos objetivos, orlados de provisionalidad empero.

provisionalidad empero.

La filosofía, en cambio, acogiendo las exigencias más hondas de la razón humana. desborda el plano de las constataciones fenoménicas, persiguiendo una captación adecuada de la realidad. Del fenómeno—entendida esta palabra en su utidad. lización científica, subrayemos-pasamos a la aprehensión del ser. Y es aqui en donde se desenvuelve un orden peculiarisimo de dificultades. La inteligencia humana conoce el ser por via meramente abstractiva, a partir del dato sensible. Enderczada la razón humana, todo intelecto, hacia la captura del ser, no lo conoce con la connaturalidad intuitiva de la mente anaélica. Es así como el fondamento de la mente anaélica. ser, no to conce con la conditional manaciendo en el or-den de lo inmediatamente dado al conocimiento humano, en el plano empírico sensible, se ciñe más a las limitaciones propias de la carnalidad del espíritu humano. Permanece en un

<sup>(7)</sup> BRENTANO. Las razones del desaliento en la Filosofía, en El portenir de la Filosofía. Trad. Zubiri. Madrid, «Revista de Occidente». 1936. Páz. 97.

(8) BRENTANO: El porvenir de la Filosofía. pág. 80.

(9) Esta acción de la clencia sobre el problema metodológico y crítico de la filosofía moderna ha sido tratada por nosotros en Sobre el planteamiento del problema epistemológico. «Revista de Filosofía». tomo VIII (1949), págs. 639 a 653, insistiendo en finas sugerencias de Gilson.

(10) Cfr. para este concento y líneas sucesivas nuestra obra Física y Filosofía. «El problema de la relación entre la ciencia física y la filosofía de la Naturaleza».

orden de obvia patencia que explica la contundencia y unanimidad con que el hallazgo científico se impone.

Lo indicado vale para el dominio de las ciencias naturales, en el cual el concepto de fenómeno, como lo dado empirical mente en un sentido inmediato, se cumple perfectamente. La mente en un sentido inmediato, se cumple perfectamente. La problemas. Nos limitaremos a apuntar cómo estas ideas alcanproblemas. Nos limitaremos a apuntar cómo estas ideas alcanproblemas. Nos limitaremos a apuntar cómo estas ideas alcanproblemas en tido. Hay, en efecto, también, un tipo de fenomeculiar sentido. Hay, en efecto, también, un tipo de fenomenismo matemático; una resolución de los conceptos matemáticos en el plano de lo inmediato. Aunque se trate ya, no de ticos en el plano de lo inmediato. Aunque se trate ya, no de da. Operamos en él, no en el campo de la realidad, sino en el da. Operamos en él, no en el campo de lo real, sino en el de las puras posibilidades ordenativas. Y el fenomenismo aquí aparece referido al modo inmediato en que los objetos apresentan en la experiencia ideal del matemático. Sobre esta fenomenalidad inmediata descansa la contundencia de la defenomenalidad inmediata descansa la contundencia de la defenomenalid

Una consideración profunda de la historia de la ciencia nos hace comprender el sentido de lo indicado y la rapidez excesiva con que se arguye la continuidad de la misma. En realizada, la continuidad de la historicidad científica se realiza tan sólo en la transmisión de sus conquistas empíricas y formulaciones legales. En lo que hemos designado como estadio posiciones legales. En la dimensión teórica del saber científico, en tivo-legal. En la dimensión teórica del saber científico, apreciamos una innegable discontinuidad. Unas teorias son sustituídas por otras, que las rectifican o niegan murias son sustituídas por otras, que las rectifican o niegan murias

chas veces. La sustitución de leyes tiene un sentido de aprolaximación progresiva. La de la teoría, en cambio, un valor de repuisa y contradicción a veces. La teoría, en efecto, salta repuisa y contradicción a veces. La teoría, en efecto, salta allende lo fenoménico para buscar en hipótesis ultraempíricas allende lo fenoménico para buscar en hipótesis ultraempíricas por la ley. Y aquí no cabe ya la probación por reducción a por la ley. Y aquí no cabe, sí, que lo que inicialmente era teoría o hipótesis ultraempírica se conquiste para una aprehentión inmediata en la ampliación constante que las técnicas científicas permiten al reino de la experiencia. Entonces lo teórico se habrá convertido ya en ley positiva. Sabemos, no obstante, que en esta conquista misma se levantará un orden nuevo de interrogantes que intimará una nueva y trascendente instancia explicativa.

Así, la evidencia científica, incuestionable en cuanto asenpesentan, se nos muestra, no obstante, como un primero y
tada sobre la inmediatez fenoménica con que sus objetos se
tada sobre la evidencia filosófica descansa, en realidad, en la
ridad sobre la evidencia filosófica descansa, en realidad, en la
ridad sobre la evidencia filosófica descansa, en realidad, en la
ridad sobre la evidencia filosófica, el del ser, el de la
ria en sí, levanta un orden inquisitivo, el del ser, el de la
ria en sí, levanta un orden inquisitivo, el del ser, el de la
ria en sí, levanta un orden inquisitivo, el del ser, el de la
riaprehensión más honda de la realidad, a que la teoría científica y más resueltamente la filosofía, trata de responder.
IDebe la filosofia dejarse deslumbrar por el fácil espejismo
de la unanimidad y progresividad de la historia científica?
Nada más engañoso para el fiel cumplimiento de su misión.
Nada más engañoso para el fiel cumplimiento de su misión.
En las dificultades innegables con que el inteelcto humano
gana la comprensión del ser, se basa la ruptura de la unanimidad en el campo filosófico. Pero perenne, ineluctable, la indad en el campo filosófico. Pero perenne, ineluctable, la inteligencia humana levantará la vieja y perdurable cuestión
ontológica. Percibir las fatales limitaciones con que ésta puede ser elaborada por el entendimiento carnal del "homo viade ser elaborada por el entendimiento carnal del "homo viator", y resignarse sin desesperar en ellas, es actitud verdadera
de sabiduría.

## EXIGENCIA DE SINTESIS

(Fragmento de la alocución de Su Santidad Pío XII a los filósofos, en el Congreso Internacional de Filosofía, de Roma, el 20 de noviembre de 1946.)

Desde los primeros balbuceos de la especulación racional, después de que el hombre comenzó a reflexionar sobre el universo exterior y sobre su mundo interior, el filósofo no se preocupó únicamente de observar el contorno visible de las cosas, inmediatatamente accesible a la experiencia, sino que se esforzó siempre por romper la envoltura exterior, por penetrar en el alma, por captar la esencia, por adivinar la naturaleza y la estructura intima, hasta formar un concepto abstracto de sus particularidades contingentes y darles así una existencia espiritual en su pensamiento. De este modo, al mismo tiempo que ennoblece y espiritualiza lo real, la Filosofia descubre todo lo racional embebido en lo real mismo-donde mora como escondido e inaccesible a la aprehensión de los sentidos—para dirigirse al objeto propio del espíritu, pronta a abrazarlo en una visión amplia y comprehensiva.

Y no solamente ella despoja, por así decirlo, de sus caracteres concretos y materiales a todas las cosas, sino aun las inunda de la luz de su universalidad. Así como el espíritu humano no se detiene en las apariencias, en los fenómenos, del mismo modo no se satisface con una contemplación dividida y fragmentaria de las partes del universo, que le impediria ver los enlaces, determinar las causas y los efectos y advertir los principios que las gobiernan, las subordinan, las coordinan en un cuadro acabado de una armoniosa unidad. Nadie intenta desconocer o poner en duda el valor del análisis, al que el moderno progreso debe tanto. Pero, ¿no es cierto que la hora presente reclama una sintesis? ¿No senti-

mos ya el peligro de que la Ciencia actual—que debería ser generadora y tutora de civilización—caiga en decadencia y se pierda en la dispersión, en las limitaciones, en el predominio absoluto de la especialización?

¡Oh maestros del pensamiento, observad la joven generación! Ella vuelve con angustia sus ojos hacia vosotros porque siente que tiene derecho a esperar de vosotros más que de los demás. Aspira a grandes ideas, a una síntesis intelectual que dé un sentido y un orden a toda su vida. Después de los grandes horrores que esta juventud ha tenido que sufrir estos últimos años, siente la intensa necesidad de una doctrina clara, fuerte, sólidamente enraizada en el espiritu y capaz de salvarlo; tanto de un materialismo mezquino como de una tendencia exclusiva al éxito mecánico, al abatimiento o a la inacción.

La inquietud, la angustia del hombre puede ser rechazada durante un momento por la visión y el estudio de construcciones eruditas e ingeniosas: diversión pasajera, como un sueño en medio de una noche agitada, si la construcción, por muy sabia y aparentemente equilibrada que sea, no apoya sobre la roca. Mientras el hombre no obtenga una respuesta definitiva y satisfactoria a las cuestiones: cuál es el sentido de la vida, el sentido del dolor, el sentido de la muerte, conservará la impresión, desgraciadamente real, de que la tierra le falla bajo los pies. Pero ¿qué respuesta puede dar la Filosofía si no se funda ella misma sobre lo absoluto, sobre un Dios personal, origen y fin de todas las cosas?

Una explicación únicamente materialista y determinista del ser y de la Historia, inconciliable con las verdades psicológicas, morales e históricas más elementales no podria satisfacer al hombre ni darle la felicidad y la paz.